
İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

259

Jön Türk Devrimi ve Osmanlı Arapları

The Young Turk Revolution and Ottoman Arabs

Barış Doster

Prof. Dr., Marmara Üniversitesi İletişim Fakültesi, İstanbul, Türkiye, 
baris.doster@marmara.edu.tr, ORCID:0000-0002-8637-9562

Gönderim Tarihi: 05.10.2025 
Kabul Tarihi: 16.12.2025 
Yayımlanma Tarihi: 29.12.2025

Nasıl Atıf Yapılır:
Doster, Barış. “Jön Türk Devrimi ve Osmanlı Arapları”. Eklektik Sosyal Bilimler Dergisi 3, sy. 2 
(Aralık 2025): 259-283.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

260

Jön Türk Devrimi ve Osmanlı Arapları 

Barış Doster1

Öz

Jön Türk Devrimi, çözülme sürecindeki Osmanlı İmparatorluğu’nda önemli siyasal 
ve toplumsal dönüşümün önünü açmıştır. Bu dönüşüm yalnızca imparatorluk merke-
zini değil, Osmanlı İmparatorluğu’ndan kopuş sürecinde olan, bir bölümü kopmuş 
bulunan Arap aydınlarını ve toplumlarını derinden etkilemiştir. Bu bağlamda, Jön 
Türk Devrimi’nin mazlum milletler üzerindeki etkisi özellikle dikkat çekicidir. Os-
manlı’dan ayrılmak istemeyen Arap aydınları, Jön Türk önderlerini uyarmış; gerekli 
önlemler alınmadığı takdirde imparatorluktan kopan Arap halklarına yenilerinin ek-
leneceğini söylemişlerdir. 

Milliyetçilik akımının yaygınlaştığı, bağımsızlık taleplerinin arttığı ve Osmanlı İm-
paratorluğu’nun çöktüğü bir dönemde Jön Türklerin, Araplar arasında gelişen milli-
yetçiliğe karşı çıkmalarının hem mümkün olmadığını hem de tutarlı olmadığını vur-
gulayan çok sayıda Arap aydını vardır. 1908 Devrimi, Müslüman halkların büyük 
bölümü için ulusal bir aidiyetin, bir millete mensubiyetin söz konusu olmadığı, ulus 
devlet kavramının oldukça uzak olduğu bir süreçte, Osmanlı Arapları’nın isyanları 
önleyememiştir. 1912’ye gelinceye dek, imparatorluktaki çözülme hızlanarak devam 
etmiştir.

İttihat ve Terakki’nin Arap vilayetlerindeki siyaseti, ıslahat hareketleri, Hürriyet ve 
İtilaf Fırkası ile çelişkileri, imparatorluğu bölmek isteyen Avrupa ülkeleri ile 1908 
sonrasındaki ilişkileri önemlidir. Devrim sonrası gelişmeler, imparatorluğun kendini 
savunacak güçte olmadığını açıkça ortaya koymuş, zaten milliyetçilik ve bağımsız-
lık fikriyle tanışmış olan çok sayıda Arap aydınını da kendilerine yararı olmayan bir 
Osmanlı yönetimi yerine, güçlü Avrupa devletlerinin koruyuculuğuna sıcak bakma-
ya yöneltmiştir. Bu yönelim, kendi sömürge ülkelerine örnek olabileceği kaygısıyla 
1908 Devrimi’ni olumlu karşılamayan İngiltere ve Fransa’nın tutumlarıyla birleşin-
ce, imparatorluğun dağılışı, çöküşü hızlanmıştır. 

1	 Prof. Dr., Marmara Üniversitesi İletişim Fakültesi, İstanbul, Türkiye, baris.doster@marmara.edu.tr, 
ORCID:0000-0002-8637-9562



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

261

Bu çalışma, Jön Türk Devrimi’nin, Osmanlı Arap vilayetlerinde milliyetçilik, siyasal 
beklentiler ve merkez–çevre ilişkileri üzerindeki etkilerini ortaya koymayı amaçla-
maktadır.

Anahtar Kelimeler: Jön Türk Devrimi, Osmanlı İmparatorluğu, İttihat ve Terakki, 
Araplar, Milliyetçilik

The Young Turk Revolution and Ottoman Arabs

Abstract

The Young Turk Revolution paved the way for significant political and social trans-
formation within the Ottoman Empire during its period of disintegration. This trans-
formation deeply affected not only the imperial center but also Arab intellectuals and 
societies that were in the process of breaking away from the Ottoman Empire, some 
of which had already done so. In this context, the impact of the Young Turk Revolu-
tion on oppressed peoples is particularly noteworthy. Arab intellectuals who did not 
wish to separate from the Ottoman Empire warned the leaders of the Young Turks, 
stating that unless the necessary measures were taken, additional Arab populations 
would join those already breaking away from the empire.

At a time when nationalism was spreading, demands for independence were increas-
ing, and the Ottoman Empire was collapsing, many Arab intellectuals emphasized 
that it was neither possible nor consistent for the Young Turks to oppose the rise of 
nationalism among the Arabs. The 1908 Revolution was unable to prevent uprisings 
among the Ottoman Arabs during a period in which, for the majority of Muslim popu-
lations, national belonging and identification with a nation were not yet firmly estab-
lished and the concept of the nation-state remained distant. Until 1912, the process of 
disintegration within the empire continued at an accelerating pace.

The policies pursued by the Committee of Union and Progress in the Arab provinces, 
its reform initiatives, its conflicts with the Freedom and Entente Party, and its post-
1908 relations with European powers seeking to partition the empire are of particular 
importance. Developments following the revolution clearly demonstrated that the 
empire lacked the capacity to defend itself, and they also encouraged many Arab in-
tellectuals—already familiar with ideas of nationalism and independence—to view 
the protection of strong European powers more favorably than an Ottoman adminis-



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

262

tration from which they derived little benefit. When this tendency converged with the 
attitudes of Britain and France, which did not welcome the 1908 Revolution out of 
concern that it might set an example for their own colonies, the empire’s dissolution 
and collapse accelerated.

This study aims to examine the effects of the Young Turk Revolution on nationalism, 
political expectations, and center–periphery relations in the Ottoman Arab provinces.

Keywords: Young Turk Revolution, Ottoman Empire, Committee of Union and Prog-
ress, Arabs, Nationalism

Giriş 

Osmanlı İmparatorluğu’nda 1908’de yaşanan ve II. Meşrutiyet olarak da adlandırılan 
Jön Türk Devrimi, imparatorluğun ilk anayasal deneyim olan ve İslam dünyasındaki 
diğer anayasal hareketlere de öncülük eden 1876 tarihli Kanun-i Esasi’nin yeniden 
yürürlüğe konmasını sağlamıştır. Esasen Jön Türk Devrimi’nin başlangıcı tam 100 
yıl önce, 1808’de anayasal unsurlar içeren, devlet iktidarını sınırlandıran ilk anaya-
sal belge olduğu için de anayasallaşma sürecinin başlangıcı sayılan Sened-i İttifak 
ile başlamıştır. Anayasallaşmaya yönelik bu gelişmeler, 1839’da Tanzimat Fermanı 
ile daha ileri bir aşamaya ulaşmış ve 1856 tarihli Islahat Fermanı ile sürdürülmüştür. 
1876’da Birinci Meşrutiyet’in ilanıyla, Osmanlı İmparatorluğu meşruti monarşiye 
dönüşmüştür. 

Meşrutiyet’in ilanı ve Meclis-i Mebusan’ın açılması devletin merkezinde ve çevre-
sinde olduğu kadar, dünyada da yankı uyandırmıştır. Ancak Meclis’in açılışından iki 
yıl sonra, yani 1878’de tatil edilmesiyle başlayan dönem otuz yıl sonra 1908’deki Jön 
Türk Devrimi ile sona ererek Kanun-i Esasi yeniden yürürlüğe girmiştir. Böylelikle, 
Meclis-i Mebusan yeniden toplanmış ve ilk kez meclis üyelerince seçilen bir hükümet 
kurulmuştur. Özellikle 1909 yılında yapılan anayasal düzenlemelerle demokrasi ve 
meclis iradesi yönünde önemli adımlar atılmıştır. Bu kapsamda padişahın yetkileri sı-
nırlanmış, bazı yetkileri meclise devredilmiş ve vatandaşlara yeni haklar verilmiştir.   

Birincisinden farklı olarak, 1908’de Meşrutiyet’in ikinci kez ilanı, tek sesli siyasi 
uygulamalardan çok sesli bir siyasi yapıya geçişe benzeyen bir değişimin başlangıcı 
olmuştur. Çağdaş siyasal hayat, kuramsal olarak kurulmuştur. II. Meşrutiyet, siyasal-
laşma, dernekleşme ve partileşme süreçlerini başlatmıştır. Rejimin en önemli yasama 
organı olan Meclis-i Mebusan, Meşrutiyet Dönemi’nde yasallık kaynağı olmuştur. Bu 



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

263

durum, Meclis-i Mebusan seçimlerini meşruti rejimin temel uygulama alanı durumu-
na getirmiştir.2

Jön Türk Devrimi, yalnızca Osmanlı İmparatorluğu’nun merkezini ve Türkleri değil, 
pek çok halkı etkilemiştir. İmparatorluğa bağlı eyaletlerde ses getirmiş, yeni kopuşla-
rı hızlandırmış, yeni silkinişleri tetiklemiş ve nihayetinde yeni ulus devletlerin önünü 
açmıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nun merkezini ve çevresini derinden etkileyen bu 
gelişme, zaten son ikiyüz yılını oldukça önemli olaylarla geçiren imparatorluğun öm-
rünü uzatmak için son siyasi hamlelerden biri olmasının yanı sıra, Cumhuriyet’in ve 
Türk Devrimi’nin de fikri temellerinin olgunlaşmasına da zemin hazırlamıştır. 

Jön Türkler ve II. Meşrutiyet yeterinde anlaşılmadan, Ulusal Kurtuluş Savaşı’nı, Mü-
dafaa-i Hukuk hareketini, Kuvay-ı Milliye’yi ve Mustafa Kemal Atatürk’ü kavramak 
güçtür. İttihatçı kadroların tüm vatanseverliklerine ve iyi niyetlerine karşın nereler-
de başarısız olduklarını, Mustafa Kemal’in bu deneyimlerden nasıl ders çıkardığını, 
Cumhuriyet’in neleri, nasıl başardığını ve neleri, neden başaramadığını tahlil etmek 
için, Jön Türkleri ve II. Meşrutiyet’i doğru değerlendirmek gerekir. 

Bu çerçevede, Jön Türk Devrimi, İmparatorluktan Cumhuriyet’e geçiş sürecinde 
önemli bir dönemeçtir. Kısa süre sonra çok büyük işler başaracak, aynı anda savaş ve 
devrim yaparak Cumhuriyet’i kuracak kadroları yetiştirmiş, o zamana dek görülme-
yen bir fikir ortamının ve düşünsel zenginliğin önünü açmış ve o kuşakları eğitmiş-
tir. 1923’te kurulan Türkiye Cumhuriyeti’ni, 1908 Devrimi’ni anlamadan açıklamak 
mümkün değildir. Prof. Dr. Tarık Zafer Tunaya’nın sözleriyle, “1908 Jön Türk Dev-
rimi, Türkiye Cumhuriyeti için bir siyaset laboratuvarıdır.”3

Jön Türk Devrimi ve Biriktirdiği Tecrübe 

1908 Jön Türk Devrimi, daha sonraki yıllarda pek çok değişiklik geçirerek Kemalist 
Devrim’in oluşmasına yardımcı olan siyasal ve toplumsal değişiklikleri gerçekleştir-
se de bu devrimi doğrudan milliyetçi bir devrim olarak değerlendirmek doğru olma-

2	 Fevzi Demir, Osmanlı Devleti’nde II. Meşrutiyet Dönemi Meclis-i Mebusan Seçimleri (Ankara: İmge 
Kitabevi Yayınları, 2007), 33.

3	 Zeki Arıkan, “1908–2008: Jön Türk Devriminin 100. Yılı” (1908–2008: Jön Türk Devriminin 100. Yılı 
Uluslararası Kongresi’nde sunulan bildiri, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi, Ankara, 28-30 
Mayıs 2008).



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

264

yacaktır. Jön Türkler, imparatorluğu ve onun temeli olan monarşiyi korumak hedef-
lemişlerdir.4 Bu bağlamda Osmanlı aydınlarını “Türk milliyetçiliğini benimsemeye 
götüren sürecin, düz, çizgisel bir süreç olduğu düşünülmemelidir.”5 

Dönemi incelerken, ilk kez Azerbaycan Türklerinin önemli düşünürü Hüseyinzade 
Ali Bey (Turan) tarafından kullanılan, ülkemizde ise Ziya Gökalp tarafından yaygın-
laştırılan “Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak” sloganı üzerinde önemle dur-
mak gerekir. Hüseyinzade Ali Bey “Türkleşmek, İslamlaşmak, Avrupalılaşmak” kav-
ramlarını kullanırken Ziya Gökalp Avrupalılaşmak yerine Muasırlaşmak kavramını 
koymuştur. Ziya Gökalp’in, 1913 ve 1914 yıllarında Türk Yurdu ve İslam mecmuala-
rındaki yazılarında kullandığı bu ifade, yazıların 1918 yılında derlenerek kitap olarak 
basılmasıyla kitabın adı olmuştur. 

Ziya Gökalp açısından “Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak” hem toplumsal, 
kültürel bir yönelimi ve kimliği tanımlamış hem de imparatorluğun çöküşüne karşı 
çare arayan kadroların önüne bir siyasi hedef olarak konulmuştur. Ancak bu hedefe 
ulaşılamamıştır. Bir sentez olarak ortaya konan ve karşılıklı etkileşim içerisinde ol-
ması, birbirini etkilemesi ve tamamlaması tasarlanan düşünceler, hızla ayrışmışlar-
dır. Dahası Türkçülük, İslamcılık, Osmanlıcılık ve Batıcılık gibi birbirine muhalif 
fikir cereyanları olarak ortaya çıkmışlardır. Bir çatı örgüt konumunda olan İttihat ve 
Terakki içinde, Osmanlıcılık düşüncesini benimseyenler kadar, diğer unsurlardan da 
temsilciler olduğunu belirten ve cemiyetin başlangıçta İttihad-ı Osmani adıyla kurul-
duğunu anımsatan Orhan Koloğlu, Kemal Karpat’ın hesabına göre, ittihadı tasarlanan 
dini ve etnik cemaat sayısının 60 kadar olduğunu yazmaktadır.6

Dönemin siyasi ve toplumsal dinamikleri incelenirken, Osmanlı İmparatorluğu’nun 
Arap tebaası ile ilişkileri üzerinde önemle ve özenle durulmalıdır. Zira Türkler ile 
Arapların ilişkisi, iki tarafın tarihinde de önemli bir yer tutmaktadır. İki tarafın da 
birbiriyle yakın ve yoğun temasları olmuştur. Komşu coğrafyalarda yaşamaları ve 
aynı dine inanmaları da yakınlaşmalarını hızlandırmıştır. Bununla birlikte, Arap kül-
türünde Türklere ilişkin olumsuz söylem, imge ve benzetmeler var olmuş, Türk kül-
türünde ise bu denli yoğun bir Arap karşıtlığı gelişmemiştir. Tersine, “kavm-i necip” 

4	 Hasan Kayalı, Jön Türkler ve Araplar (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 1998), 4. 

5	 Masami Arai “Jön Türk Dönemi Türk Milliyetçiliği”, Tanzimat ve Cumhuriyet’in Birikimi 1, Editör: 
Mehmet Alkan, İletişim Yayınları, İstanbul, 2001, s: 180.

6	 Orhan Koloğlu, “İttihatçılarda Osmanlı Birliği Anlayışı- I”, Toplumsal Tarih 55 (Temmuz 1998): 12.  



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

265

olarak nitelenen Araplara karşı, özellikle İslamcı çevrelerde saygı, hayranlık ve ya-
kınlık duyulmuştur. Osmanlı İmparatorluğu’nu yöneten kadrolar arasında da, İttihat 
ve Terakki içinde de çok sayıda Arap vardır. İttihatçı kadroların en yakınlarında, İt-
tihatçı liderlerin en güvendikleri kişiler arasında da Araplar bulunmaktadır. Örneğin, 
Arapların çoğunun hiç sevmedikleri, sert yöntemleri nedeniyle çok öfkeli oldukları 
Cemal Paşa’nın yaveri bir Arap’tır. Cemal Paşa, Suriye’de Dördüncü Ordu Kuman-
danı olarak görev yaparken karargâhtaki yaveri, Mekke Emiri Şerif Hüseyin’in oğlu 
Faysal’dır. Faysal; herkesten büyük saygı görmekte, kendisine “ekselans” diye hitap 
edilmektedir.7 

Uzun yıllar Osmanlı İmparatorluğu yönetiminde yaşayan Arapların Türklerle ilişkile-
ri, yaşadıkları çelişkiler ve karşılıklı etkileşim, iki tarafta da yansımasını bulmuştur. 
Bu ilişkiler, kimi ortak alışkanlıkların, ortak değerlerin oluşmasına da katkıda bulun-
muştur. İmparatorluğun başkenti İstanbul’daki süreçler ve Arapların merkezle olan 
bağlantıları, Arapların eğilimlerini şekillendirmiş, Arap bölgelerindeki siyasi ve sos-
yal süreçler imparatorluk politikalarını ve ideolojisini etkilemiştir.8 Türkler arasında 
Araplara yönelik genelde olumlu olan bakış açısı, isyan etmeleri ve imparatorluktan 
kopmaları sonucu tersine dönmüştür.  

Türkler de Araplar da anayurtlarını terk ederek daimi bir hareket ve faaliyet içeri-
sinde bulunmuş, medeniyet tarihinde önemli izler bırakmışlardır. Başlangıçta Arap 
kültür tarihinde kayda değer iz bırakmayan Türklerin gittikçe artan tarihi rollerine 
koşut olarak, Araplar tarafından üstünlükleri tanınan bir millet olarak öne çıktıkları 
görülmüştür.9 Ancak dönemin emperyalist güçlerinin Arap toprakları üzerindeki he-
sapları, Araplar arasında yaygınlaşan milliyetçilik akımı ve bağımsızlık hareketleri, 
imparatorluğun son dönemlerindeki zayıflığı ve imparatorluğa karşı ayaklanan ve 
imparatorluktan kopan Araplarla yaşanan gerilim, iki kavim arasındaki husumeti ar-
tırmıştır. 

Osmanlı İmparatorluğu’nun zayıf düşmesi, Araplar arasındaki bağımsızlık fikrini 
kuvvetlendirmiştir. Birinci Dünya Savaşı’nda yaşananlar, Arapların başkaldırıları ve 
Osmanlı’nın savaştığı güçlerle işbirliği yapmaları, kopuşu kaçınılmaz kılmıştır. Yine 

7	 Müfid Ekdal, Eski Bir İhtilalciden Dinlediklerim (İstanbul: Kitabevi, 2003), 23-24. 

8	 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, 12. 

9	 Mehmet S. Küçükaşcı, “İlk Dönem Arap Kültür Tarihinde Türk İmgesi”, Avrasya Dosyası 6, sy. 1 
(İlkbahar 2000): 28.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

266

de Türklerle Araplar, Şerif Hüseyin isyanı hariç, Birinci Dünya Savaşı’nın sonuna 
kadar, Osmanlı İmparatorluğu çatısı altında birlikte yaşamışlardır. 

Vurgulamak gerekir ki, 16. yüzyıldan beri Osmanlı İmparatorluğu’na bağlı olan 
Arapların, Osmanlı’dan bağımsızlıklarını kazandıktan sonra kabul ettikleri anaya-
salarında, 1908 Jön Türk Devrimi ve getirdiği düzenin, meşruti ve parlamenter söy-
lemlerinin, 1909 anayasa değişikliklerinin derin izleri görülür. Bu durum, kargaşa 
içindeki Yemen’de İmam Yahya’ya başkaldıranlar için de geçerlidir, Lübnan için de. 
İslam dünyasındaki ilk modern anayasayı ise 1861 yılında, yani Birinci Meşrutiyet’in 
ilanından 15 yıl önce yapan Tunus yapmıştır. Bu anayasada da, 1839 tarihli Tanzimat 
Fermanı ile 1856 tarihli Islahat Fermanı’nın etkileri vardır. Arap dünyasında parla-
mento fikrinin gelişmesinde II. Meşrutiyet’in katkısı büyüktür.    

Jön Türk Devrimi, Osmanlı toplumunu demokratik siyasal katılma mekanizmalarıyla 
tanıştırmıştır. Bu tanışma, 1908 sonrası imparatorluktan koparak veya koparılarak 
kendi devletlerini kurmaya yönelen bütün Osmanlı unsurları için geçerlidir. Bu yö-
nüyle II. Meşrutiyet parlamentosu; oluşumu ve çalışmalarıyla, Arnavutluk’tan Bas-
ra’ya kadar uzanan geniş bir coğrafyanın halkları için bir siyaset okulu olmuştur. 
Bu okul geleceğin krallarını, başbakanlarını, bakanlarını yetiştirmiştir. Örneğin, “bu 
okula kayıtlı, ama devamsız” Hicaz mebusları; Şerif Faysal (Hicaz) Irak’ın; Şerif 
Abdullah (Hicaz) Ürdün’ün kralı olacaktır. Şemsettin Günaltay (Bilecik) ve Hasan 
Saka (Trabzon) Türkiye Cumhuriyeti’nin; Faris El-Huri (Şam) Suriye’nin başbakan-
ları olarak görev yapacaklardır. Keza, Arnavutluk’ta İçişleri ve Harbiye Bakanlığı 
yapan Esat Toptani (Draç); Irak’ta Maliye Bakanlığı yapan Sason Hasgayl (Bağdat) 
bu okulun mezunlarıdır.10     

II. Meşrutiyet, siyasal iktidarın gücünün sınırlandırılması açısından çok önemli bir 
adımdır. Daha önce de mutlakıyetçiliğe karşı kimi adımlar atılmıştır şüphesiz. Ör-
neğin, II. Mahmut döneminde, Alemdar Mustafa Paşa’nın çabalarıyla, 1808 yılın-
da ayanlarla yapılan Sened-i İttifak, bu yöndeki ilk adım olarak nitelenebilir. 1839 
Tanzimat Fermanı, 1856 Islahat Fermanı, 1876 yılında gerçekleşen ve iktidarı sınır-
landırma yönündeki ilk anayasal deneyim olan I. Meşrutiyet bu bağlamda önemli-
dir. Ancak, 1908’deki Jön Türk Devrimi’yle anayasa yeniden yürürlüğe girmiş, 1909 
değişiklikleriyle padişahın mutlak egemenliği daha da sınırlandırılmış, meclis güç-
lendirilmiştir. Ancak, Jön Türklerin en derin özlemlerinin “hürriyet” olduğu doğru 
değildir. Jön Türklerin en derin arzusu Osmanlı İmparatorluğu’nun parçalanmasını 

10	 Demir, Osmanlı Devleti’nde II. Meşrutiyet Dönemi Meclis-i Mebusan Seçimleri, 345- 346. 



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

267

durdurmaktır. Hürriyet, kendilerini ilgilendirmektedir, zira, hürriyetin ve adaletin hâ-
kim olduğu bir rejimde imparatorluktan kopmak isteyenlerin sayısı azalacaktır.11    

Jön Türk Devrimi ve İlk Yankılar  

1908 Devrimi, Jön Türklerin tüm çabalarına karşın, ülkenin sınırlarının küçülmesini 
engelleyememiştir. Jön Türkler, kötü gidişi önleme, elde kalanı koruma çabasında-
dırlar. Ancak, dönem imparatorluğun çöküş devridir, Avrupa ile arasındaki uçurum 
derinleşmiştir. Dönemin büyük güçleri, “hasta adam”12 dedikleri imparatorluğun da-
ğılmasıyla ortaya çıkacak toprakları bölüşme hesabı yapmaktadırlar. Büyük güçler 
arasındaki çıkar çatışmalarını gözeterek, devletin ömrünü uzatmaya çalışan Sultan 
II. Abdülhamit ise baskıcı yönetimi nedeniyle tepki toplamaktadır. Bununla birlikte 
II. Abdülhamit’in, şahsi fakat usta bir diplomasiyle, Avrupa devletleri arasındaki güç 
dengesini kullanarak, imparatorluğu ayakta tutmaya çalıştığı ve bunda bir ölçüde ba-
şarılı olduğu doğrudur. 

Ancak bu politika ilânihaye sürdürülebilecek bir politika değildir. Osmanlı İmpara-
torluğu; mali, askeri, siyasi alanlarda kendi ayakları üzerinde durabilecek bir yapıya 
kavuşmadan, bu tür dengeci politikalarla uzun vadeli başarılar elde edebilmek, im-
kânsız denecek kadar zordur.13 Sultan II. Abdülhamit, istibdat döneminde esas iti-
bariyle Almanya’ya eğilimli bir siyaset gütmüştür. Bu sultan açısından zorunludur. 
Çünkü İngiltere Mithat Paşa’yı, Ali Suavi’yi, V. Murat’ı, Ermenileri, Jön Türkleri 
desteklemektedir. Almanya’nın Sultan II. Abdülhamit siyasetine verdiği destek, ikti-
sadi imtiyazlarla mükâfatlandırılmıştır. Meşrutiyet ilanıyla istibdadın dış siyasetine 
karşı da tepki oluşmuş ve İngiltere’ye yönelik bir yakınlık başlamıştır. İngiliz Hükû-
meti ise 27 Temmuz 1908’de Sadrazam ile Padişah’a kutlama telgrafları göndererek 
Osmanlı yönetimine destek vereceğini bildirmiştir.14 

Belirtmek gerekir ki, nesnel koşullar, imparatorluğu kim yönetirse yönetsin aleyhte-
dir. Dönemin emperyalist devletleri her fırsatı kullanmaktadır. II. Meşrutiyet’in ilanı, 

11	 Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri (1895–1908) (Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
1964), 225.

12	 “Hasta Adam” ifadesi ilk kez Rus İmparatoru I. Nikolay tarafından kullanılmıştır. 

13	 Ömer Turan, “II. Meşrutiyet ve Balkan Savaşları Döneminde Osmanlı Diplomasisi,” Çağdaş Türk 
Diplomasisi: 200 Yıllık Süreç içinde, haz. İsmail Soysal (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1999), 241.

14	 Sina Akşin, 100 Soruda Jön Türkler ve İttihat ve Terakki (İstanbul: Gerçek Yayınevi, 1980), 135.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

268

Osmanlı topraklarındakileri umutlandırmış olsa da Batı’da aynı tepkileri yaratma-
mıştır. Girişilmek istenen yeni bir ıslahat hareketine karşı, Batı’nın “sabotaj”ı çok 
geçmeden imparatorlukta köşebaşlarını tutmuştur. Dış olaylar; bilhassa bu durumun, 
Şark Meselesi’nin vardığı son gelişmelerin ifadesi ve sonuçları olarak görülür.15 

Jön Türk Devrimi öncesinde, özellikle İngilizler; Arap âleminde sultanı “müstebit” 
olarak göstermeye çalışmış, sultana karşı oldukları için Jön Türkleri desteklemiş-
lerdir. 1908 sonrasında ise bu kez hareketin kendi sömürgelerinde, özellikle Hindis-
tan ve Mısır’da yankı bulmasından çekindiklerinden, İttihatçıların “pozitivist, ateist, 
mason” oldukları yönünde propaganda yapmışlardır. İngiliz Dışişleri Bakanı’nın İs-
tanbul’a gönderdiği yazıda, özgürlükler ve parlamenter yönetim anlayışının, Mısır 
ve Hindistan gibi sömürgelerde örnek alınmasının, kendi imparatorlukları aleyhinde 
sonuçlar doğurabileceğini belirterek İttihatçılara destek verilmemesi önermiştir.16 

İmparatorluk genelinde büyük coşkuyla karşılanan, Osmanlı’ya büyük diplomatik ve 
politik ivme kazandıran, hem hilafeti korurken hem de özgürlükçü ve anayasal bir 
ortam getirmeyi amaçlayan bu hareket, pek çok yerde de İslam’ın özüne dönme-
yi amaçlayan bir eylem olarak görülmüştür. O kadar ki Hindistan ve Endonezya’da 
bayram ilan edilmiş, toplantılar, gösteriler düzenlenmiş, İstanbul’a durumu yerinde 
inceleyip, öğrenmek için heyetler gönderilmiştir. 

Jön Türk Devrimi’nin ilk günlerindeki beklenti ve ilgi, “üzerinde güneş batmayan im-
paratorluğun” başkenti Londra’nın yanı sıra, özellikle Cezayir ve Tunus’ta olası bir 
hareketten çekinen Paris’i de fazlasıyla rahatsız etmiştir. O nedenle İngiliz istihba-
ratının çabalarıyla, kısa süre içinde İttihatçılara karşı hareketler, protesto gösterileri 
başlamıştır. Yinelemek gerekir ki, İngilizlerin ve Fransızların hareketi endişeyle izle-
mesinin, İttihatçılara karşı tutum almasının temel nedeni, Müslüman sömürgelerinin 
olmasıdır. 

Başlangıçta Sultan II. Abdülhamit’i tahttan indirmek gibi bir niyeti olmayan İttihat-
çıların, Avrupa basınında “müstebit sultanı tahtta tuttukları için” eleştirilmeleri, on-
ların bir süre önce Makedonya’da yaptıkları reformları destekleyen çevrelerin, birden 
bire onlara karşı tutum takınması, büyük güçlerin gerçek niyetini ortaya koymaktadır. 
Bu durum karşısında İttihat ve Terakki Almanlara yönelip, onlardan destek aramaya 

15	 Tarık Zafer Tunaya, Hürriyetin İlanı (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2004), 9. 

16	 Orhan Koloğlu, “Osmanlı’yı Yaşatmak”, Popüler Tarih (Temmuz-Ağustos 2001): 41.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

269

çalışmıştır. Orta Asya’da Müslümanların, II. Meşrutiyet’ten de etkilenerek Rusya’ya 
karşı ayaklanacağını uman Avusturya ise Jön Türk Devrimi’ne olumlu yaklaşmıştır. 
Unutmamak gerekir ki, II. Meşrutiyet’in ilan edildiği tarih, 1. Dünya Savaşı önce-
sinde Avrupa’da artık safların netleştiği bir tarihtir. Osmanlı İmparatorluğu’nun bü-
yük güçler tarafından paylaşılmak istendiği de sır değildir. Jön Türkler; İngiltere ve 
Fransa’ya defalarca başvurmalarına ve savaş dışı kalmak istediklerini belirtmelerine 
karşın, bu talepleri kabul görmemiş, Osmanlı savaş dışında kalamamıştır. Kaldı ki, o 
günün koşullarında, savaş dışı kalması da mümkün değildir. 

Ayrıca, yabancı devletlerin, İttihatçıların ekonomik milliyetçiliği yüzünden tehdit 
altında olan çıkarları vardır. İttihatçıların, bir süre sonra daha baskın olarak uygula-
yacağı laik politikalar da ister Müslüman, ister gayrimüslim olsun, muhalefeti birleş-
tirmektedir. Siyasal yapının genişlemesi ve katılımın artması, büyük devletlerin ülke 
içindeki gruplar lehine müdahale etme olanağını da artırmaktadır. Neticede büyük 
devletler esas olarak İttihatçılara karşıdırlar.17 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908’de başardığı devrim, Osmanlı etnik unsurları 
üzerinde derin etkiler uyandırmakla birlikte, bu etkileri olumlu veya olumsuz şeklin-
de değerlendirmek zordur. Çünkü tepkiler yerel özellikler göstererek, bazı bölgelerde 
olumlu, bazılarında olumsuz tesir uyandırmıştır. Bu nedenle konu hakkında yazan 
araştırmacılar, çoğu zaman bir bölgedeki durumu müşahede ederek umuma teşkil 
etmekte ve tabii olarak hataya düşmektedirler. Bu tesirlerin bölgelere göre değiş-
kenlikler gösterdiği, yabancı konsoloslukların raporlarında görülmektedir. Hareketin 
başladığı yer olan İstanbul’da, halk arasında büyük kaynaşma meydana gelmiştir. 
Türk-Arap, Müslüman-Hıristiyan herkes, yeni anayasanın kendilerine arzu ettikleri 
hakların verileceği ümidiyle mutluluk duymuşlardır. Ancak bu sevinç ve kaynaşma 
her bölgede gözlenmemiştir. Kendilerine şüpheyle bakıldığının ayırdında olan İttihat 
ve Terakki Cemiyeti, Arap vilayetlerinde hızla faaliyet yürütmeye başlayıp halkın 
sempatisini kazanmak için çalışmıştır.18  

Cemiyet; ülkenin her yanına özel görevliler göndererek eksikliğini giderme yolları 
aramıştır. Bu noktada eşrafla, şeyhlerle, aşiret beyleriyle temas kurulması kaçınılmaz 
olmuştur. İttihatçılar, bunların desteği olmadıkça, Meclis’e girme yollarını aramanın 
yararsız olduğunu az çok anlamışlardır. Dolayısıyla her türlü tutarlılık kaygısı bir 
yana bırakılarak, Cemiyet temsilcileriyle her mahalledeki nüfuzlu kişiler arasında 

17	 Feroz Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme (İstanbul: Kaynak Yayınları, 1985), 32.

18	 Zekeriya Kurşun, Yol Ayrımında Türk–Arap İlişkileri (İstanbul: İrfan Yayınevi, 1992), 41-42.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

270

çıkar anlaşmaları yapılmıştır. Aynı zamanda azınlıkların temsilcileriyle, Büyük Bri-
tanya İmparatorluğu büyükelçiliğinin de faal olarak katıldığı, seçim ittifakları ger-
çekleştirilmiştir. Sonunda etnik açıdan nazik bir denge sağlanmıştır. İlk meclisteki 
288 mebusun 147’si Türk, 60’ı Arap, 27’si Arnavut, 26’sı Rum, 14’ü Ermeni, 10’u 
Slav ve 4’ü Yahudi’dir. Ama bu etnik görünümün ardından gerçek çıkarların yüzü 
belirmeye başladığı zaman, bütün bu ustaca karışımın hiçbir işe yaramadığı kendini 
gösterecektir.19

İlk başlarda Jön Türk Devrimi’ni pek çok kişi, yeni bir özgürlük ve imparatorluğun 
halkları arasında kardeşlik çağının başlangıcı olarak görmüştür. Örneğin, Beyrut’ta 
uzun süre kalan Amerikalı bir misyoner, devrimin bir geçiş dönemini başlatacağını 
yazmıştır: “Bu geçiş açgözlü ve rüşvetçi paşaların sorumsuz yönetiminden, impara-
torluğun bütün bölgelerinden gelen, Müslüman, Hıristiyan ve Yahudilerden, bütün 
mezheplerden insanların seçtiği temsilcilerden oluşan bir parlamentoya geçiş olacak-
tı. Bütün imparatorluk genel bir sevinç patlaması yaşıyor. Basın serbestçe yazıyor. 
Mitingler yapılıyor, şehirler ve kasabalar süsleniyor, Müslümanların Hıristiyanları ve 
Yahudileri kucakladığı görülüyor.”20 

Jön Türk liderleri ve ideologları, İslam’ın esasları ile Meşrutiyet ilkesinin birbirine 
uyumlu olduğunun, Müslüman halk kitlelerine anlatmaya büyük önem vermişlerdir. 
1908’de, Meşrutiyet’in ilan edildiği günün hemen ertesi sabahı, Meşrutiyet’in İslam 
ilkelerine uygunluğunun ayrıntılı şekilde açıklandığı “İslamiyet ve Meşrutiyet” diye 
özel bir bölümü bulunan broşürde, meşrutiyet düzeninin ve milletvekili seçim siste-
minin özü açıklanmıştır.21

Pek çok Türk gibi Araplar, Rumlar, Ermeniler ve diğerleri de, 1908 Temmuz’undaki 
kutlamalara coşkuyla katılmışlardır. Ancak, devrimin daha başındayken ortaya çıkan 
“Arap” muhalefet partisinin etkisiyle gittikçe daha çok Arap, İttihat ve Terakki Cemi-
yeti’ne muhalif olmuştur.22 İttihatçıların, Arapların adem-i merkeziyetçi fikirlerinin 
tersine, merkeziyetçi politikaları savunmaları Arap milliyetçilerini İttihatçılara cephe 
almaya yöneltmiştir. Meşrutiyette umdukları emellerini gerçekleştiremeyen Araplar, 
hayal kırıklığına uğrayarak, yavaş yavaş İttihatçılardan ayrılıp, bağımsızlık emeline 

19	 Stefanos Yerasimos, Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye, cilt 2 (İstanbul: Belge Yayınları, 2007), 432-433.

20	 Albert Hourani, Arap Halkları Tarihi (İstanbul: İletişim Yayınları, 1997), 332–333.

21	 Yuriy Aşatoviç Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler (Ankara: Bilgi Yayınevi, 1974), 280.

22	 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, 59. 



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

271

düşmüşler, bu amaçla Arap milliyetçiliğini körüklemişlerdir. Türk-Arap anlaşmaz-
lığı, İttihatçıların 1909 yılında Sultan II. Abdülhamit’i saf dışı edip, yönetimde tam 
olarak söz sahibi olmalarıyla daha da artmıştır.23 İttihatçılar, bazı imtiyazlar tanımaya 
razı olmakla birlikte, Arap eyaletlerine tam muhtariyet tanımak niyetinde değildirler. 
Hem adem-i merkeziyetçi bir sistem uygulanırken hem de Vali ve Dâhiliye Nazırı 
aracılığıyla, merkezi hükûmetin milli otoritesini sürdürmeye çalışmışlardır. Kısacası 
eyaletlerin özerklik isteklerini karşılamak ve milli bütünlüğü bozmamak çabasında-
dırlar.24

Müslüman ve Türk olmayan cemaatler, yeni rejimin, nüfusun çoğunluğunu oluşturan 
Türklerin önderliğinde imparatorluğu yeniden canlandırmak ve güçlendirmek için 
bir araç hâline gelebileceğinden endişelenmişlerdir. Bu durum kültürel, eğitsel iş-
lerde fiili özerklik güvencesi sağlayan geleneksel millet sisteminde örgütlenmiş dini 
cemaatlerin ayrıcalıklarını zedeleyecektir. Türk olmayan halklar merkezileştirme ve 
Türkleştirmeden korkmuşlardır. Bunun engellenmesi için büyük güçlere -Britanya, 
Fransa, Rusya, Almanya, Avusturya- Macaristan ve İtalya- güvenmişlerdir. Büyük 
güçlerin, oluşturdukları nüfuz alanını sarsacak bir Türk atılımını hoş karşılamaya-
caklarını bilmektedirler.25

1908 sonrasında ortamın bu şekilde değişmesi, İttihat ve Terakki üzerinde baskıya 
yol açarak, paniğe kapılmasına sebep olmuştur. Aleyhteki bu propagandaya karşı, 
merkezde Osmanlıcı, çevrede ise hilafeti ve İslam birliğini savunan bir politika iz-
lemeye çalışan İttihatçılar, bunun uzun süre devam etmeyeceğini de bir süre sonra 
anlamışlar, giderek Türkçü politikalara yönelmişlerdir. Oysa hareketin başlangıcında 
Türkçülük politikası gütmek gündemlerinde yoktur. Osmanlıcı söylem de, İslamcı 
söylemden daha baskındır. Zaten imparatorluk henüz yıkılmamışken, onu kurtarmaya 
dönük umutlar, çabalar, eylemler söz konusuyken, nüfusun çok büyük bölümü Müs-
lümanlardan oluşuyorken, Türkçülük yapmak kolay da değildir. 

Ne var ki Osmanlılık siyaseti uzun sürmemiştir. Dış güçlerin kışkırtmasıyla alabil-
diğine güçlenen ulusçu akımlar, özgürlükçü havanın etkisiyle güçlerini artırmışlar-
dır. Bulgar, Ermeni ve Rumların ayrılıkçı programları, Türkleri de ayrılıkçı ve koyu 

23	 Ömer Osman Umar, Osmanlı Yönetimi ve Fransız Manda İdaresi Altında Suriye (1908–1938) (Ankara: 
Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 2004), 159-160.

24	 Feroz Ahmad, İttihat ve Terakki (1908-1914) (İstanbul: Sander Yayınları, 1971), 200–202.

25	 Feroz Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu (İstanbul: Sarmal Yayınevi, 1995), 53.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

272

ulusçu programlar yapmaya itmiştir. 1908’den sonra Türkler de ulusçu hareketi baş-
latmışlardır. Diğer ayrılıkçı hareketler karşısında, varlıklarını ve yaşama haklarını 
savunmak için, o dönemde yapacakları başka bir şey de yoktur.26 Bu tarihle birlikte 
imparatorluk, neredeyse bir Türk-Arap devleti hâline gelmiştir. Türklerin üstünlü-
ğünü vurgulayan her çaba Türkler ile Araplar arasındaki dengeyi sarsmıştır ve Arap 
milliyetçiliği adım adım ortaya çıkmıştır.27

Osmanlı İmparatorluğu, Balkanlar’da Bulgaristan’ın bağımsızlığını ilan etmesi, 
Avusturya’nın Bosna- Hersek’i ilhak etmesi ve Girit’in Yunanistan’la birleşmesiyle 
daha da küçülmüştür. 1912’ye gelene dek küçülme süreci hızlanmıştır. 1911-1912 
yıllarında Trablusgarp Savaşı sonrasında 12 Ada İtalya’ya bırakılmıştır. 1912-1913 
Balkan Savaşları ile de Rumeli hariç Balkanlar’daki imparatorluk toprakları, Balkan 
ülkelerine terkedilmiştir. Suriye ve diğer Arap topraklarındaki isyanlar gibi, Arna-
vutluk isyanı da önemli ve can sıkıcı bir gelişmedir. İmparatorluğun yaşadığı derin 
bunalım, iç ve dış tehditlerin büyüklüğü ve İttihat ve Terakki’nin deneyim eksikliği 
dikkate alındığında, o dönem İslam toplumlarının büyük bölümünde milli aidiyet 
duygusunun olmadığı, ulus devlet kavramına çok uzak oldukları düşünüldüğünde, 
Jön Türklerin işinin ne kadar zor olduğu daha iyi anlaşılır. 

Jön Türk Devrimi ve Arapların Tepkileri  

Arap milliyetçiliğinin gelişiminde, İslami içeriğin etkisi yadsınamayacağı gibi 1908 
Devrimi’nin ve Jön Türklerin milliyetçi çabalarına duyulan tepkinin de etkisi yadsı-
namaz. II. Meşrutiyet döneminde kurulan gizli ve resmi Arap milliyetçi cemiyetleri, 
Arap milliyetçiliğinin ayrılıkçı bir kimliğe bürünmesinde ve milliyetçiliğin Araplar 
arasında yayılmasına etki etmişlerdir.28 Arap milliyetçiliğinin oluşum ve gelişiminde 
dönem, bölgesel şartlarla Arapların içinde bulunduğu kültürel ve sosyal koşullar ve 
elbette İslamiyet etkili olmuştur. Kısacası, başlangıçta Lübnanlı Hıristiyan Arapların 
laik/milliyetçi fikrine rağmen Arap milliyetçiliği, İslamiyet ile iç içe geçmiştir.29 

26	 Tevfik Çavdar, Özgürlük Kavgasında Yaşayan Geçmiş (1860–1918) (Ankara: Ayça Yayınları, 1982), 
106–107.

27	 Hourani, Arap Halkları Tarihi, 364. 

28	 Ali Bilgenoğlu, Osmanlı Devleti’nde Arap Milliyetçi Cemiyetleri (Antalya: Yeniden Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa-i Hukuk Yayınları, 2007), 5.

29	 Bilgenoğlu, Osmanlı Devleti’nde Arap Milliyetçi Cemiyetleri, 10- 11. 



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

273

Katolikliğin, Fransız edebiyatının, ABD’nin eğitiminin ve ticaret burjuvazisinin geliş-
mesiyle Hıristiyanlar arasında Müslümanlardan önce bir uyanış başlamıştır.30 Türkçü 
uygulamalar da, imparatorluğun ikinci büyük Müslüman unsuru olan Arapları olum-
suz etkilemiştir. Doğal olarak “Türkleştirme” olarak da adlandırılan bu siyaset, Arap 
milliyetçiliğinin yabancılaşmasına sebep olmuştur. II. Meşrutiyet Dönemi ile beraber 
Arap milliyetçiliği siyasi kimlik kazanmıştır.31 Suriye’nin eski cumhurbaşkanların-
dan Nazım El Kudsi’nin, “Türkler Jön Türk olarak ortaya çıkmasalardı, Araplar da 
‘Biz Arap’ız’ diye ortaya çıkmazlardı”32 şeklindeki sözü bu yargıyı doğrulamaktadır. 
Bu bağlamda Jön Türklerle Araplar arasında yoğun bir ilişkinin olduğu açıktır. İttihat 
ve Terakki içinde çok sayıda Arap aydınının olması ve Teşkilat-ı Mahsusa’nın Arap 
topraklarındaki çalışmaları bunun kanıtıdır.

Mısır; Arap dünyasındaki tarihsel, siyasal, kültürel, entelektüel, edebi ağırlığı ya-
nında, Jön Türklerin sığındıkları ya da Avrupa’ya kaçmak için geçiş yolu olarak kul-
landıkları bir bölge olarak dikkat çekmektedir. Sultan II. Abdülhamit, kâğıt üzerinde 
kendisine bağlı olan Mısır’a ulaşamamakta, muhaliflerinin oraya kaçmasını engelle-
yememektedir. Mısır’ı, farklı nedenlerle geçiş yeri olarak kullanan kişiler arasında 
Ali Suavi ve Mustafa Kemal de vardır. Libya ise Fizan Çölü’nden dolayı Jön Türkle-
rin “sürgün yeri” olarak öne çıkmaktadır.33 Bu sürgünlerin en bilinen örneklerinden 
biri, Sultan II. Abdülhamit’in, özgürlük ve bağımsızlık arayışlarını yoğunlaştıran ve 
Jön Türklerle yakın ilişkide olan 70 Tıbbiye son sınıf öğrencisini Şeref adlı vapurla 
Trablusgarp’a sürmesidir. Bu Tıbbiye talebelerine “Şeref Kurbanları” denir.34

İttihat ve Terakki’nin emriyle İstanbul’da Mizan adlı dergi çıkaran Murat Bey de, 
gördüğü baskı nedeniyle Mısır’a kaçmış ve dergisini burada çıkarmayı sürdürmüş-
tür.35 Osmanlı İmparatorluğu’nda kurulan ilk siyasal derneklerden biri olan Vatan ve 

30	 Niyazi Berkes, Arap Dünyasında İslamiyet, Milliyetçilik, Sosyalizm (İstanbul: Köprü Yayınları, 1969), 
32.

31	 Bilgenoğlu, Osmanlı Devleti’nde Arap Milliyetçi Cemiyetleri, 17- 18. 

32	 El Kudsi bu sözü, aynı zamanda yeğeninin eşi olan yazar- hekim Dr. Müfid Ekdal’a söylemiştir. Ekdal 
da, kendisiyle yaptığımız sohbette bu El Kudsi’nin bu sözünü aktarmıştır. 03. 05. 2008, Feneryolu, İstanbul.  

33	 Davut Ekşi, “İmaj Sorunu ve Türk–Arap İlişkileri Üzerine Bir Deneme”, Avrasya Dosyası 6, sy. 1 
(İlkbahar 2000): 127.

34	 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Ali Fahri Ağababa, Şeref Kurbanları: II. Abdülhamit Döneminde 
Bir Sürgün Hikâyesi (İstanbul: Çatı Kitapları, 2007). 

35	 Ernest Edmondson Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilali (İstanbul: Sander Yayınları, 1972), 43.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

274

Hürriyet Cemiyeti, 1906 yılında Mustafa Kemal tarafından Şam’da kurulmuş, Şam’da 
bulunan 5. Ordu’ya mensup subaylar arasında hızla örgütlenmiş, kısa süre sonra da 
Yafa ve Kudüs’te şube açmıştır. Bu gelişme de, olaydan haberdar olan Arap aydınlar 
tarafından ilgiyle izlenmiştir. Şam’da kurulan Vatan ve Hürriyet Cemiyeti; bir süre 
sonra İttihat ve Terakki Cemiyeti’yle birleşmiştir. O dönemde İttihat ve Terakki Ce-
miyeti’yle birleşen bir diğer örgüt de Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’dir. 

İttihat ve Terakki’nin Türkçülüğe Yönelmesi 

Yinelemek gerekir ki, başlangıçta İttihat ve Terakki, imparatorluğun dağılmasını en-
gellemeye odaklandığından, ilerleyen süreçte örgütün temel görüşü olarak öne çı-
kacak olan Türkçülüğü öne çıkarmamıştır. Türkçülüğü politika olarak açık biçimde 
ortaya koymamıştır. Bu da doğru, doğal, hatta zorunlu bir tercihtir. Özellikle Arap-
ların etkilenmemesi ve Makedonya’yı elde etmek için,  İttihatçılar, Türkçülüklerini 
gizleyerek Osmanlıcı görünmüşlerdir. Lakin Makedonya’nın elden çıkması, İttihat ve 
Terakki’nin Türkçülük politikasını da açığa çıkarmıştır.36 

19. yüzyılın sonlarına doğru milliyetçilik düşüncesi, sırasıyla Arnavutlar ardından 
Araplar ve Kürtlerle birlikte imparatorluğun tüm Müslüman halklarına ulaşmıştır. 
Türkler ise deyim yerindeyse, imparatorluğun milliyetçilik etkisine girmiş en son 
halkıdır.37 

Fransız tarihçi François Georgeon’a göre; Hıristiyanlar; genelde askerlik hizmetin-
den dışlandıkları için, devrimin başat aktörleri, Türklerin ağırlıkta olduğu, ama Ar-
navutların da yer aldığı Müslümanlardır. Ağırlık merkezini, Avrupa başkentlerindeki 
sürgünlerden Makedonya Ordusu’na kaydıran Jön Türk hareketi, başlangıçta etnik 
ve dini düzeylerde çok kozmopolit bir yapı göstermiş, sonra “İslamlaşmış”, hatta 
belli ölçüde “Türkleşmiştir”. Hıristiyanlar; 24 Temmuz 1908’deki devrime doğru-
dan katılmamışlardır. Bir diğer yön, Jön Türk Devrimi’nin aynı zamanda Sultan II. 
Abdülhamit’in çevresine, özellikle de Ebu’l Huda veya Arap İzzet gibi Arap kökenli 
danışmanlarına bir tepki oluşudur. Bu adamlar bir anlamda Yıldız Sarayı’ndaki Arap 
“lobisini” oluşturmaktadır. Temmuz 1908 Devrimi’nin ardından pıtrak gibi biten mi-
zah gazetelerini karıştırmak, Yıldız’ın bu gizli akıl hocalarına duyulan düşmanlığı ve 
bunun bütün Araplara karşı bir nefrete dönüşmesine ramak kaldığını anlamaya yeter. 

36	 Ergün Aybars, Türkiye Cumhuriyeti Tarihi, cilt 1 (İzmir: Zeus Kitabevi, 2007), 33. 

37	 François Georgeon, Osmanlı–Türk Modernleşmesi (1900–1930) (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2006), 2.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

275

24 Temmuz’da kesinlikle Arap karşıtı bir özellik vardır. Elie Kedourie’nin çalışmala-
rında (1974), Jön Türk Devrimi’nin Arap vilayetlerinde genellikle kötü karşılandığı 
belirtilmektedir. Ama Kanun-i Esasi’nin yeniden ilanının sağladığı özgürlük, esas 
olarak en örgütlü ve dinamik, ulusal bilinci en gelişmiş cemaatlere yaramıştır: Rum-
lar, Ermeniler ve belli bir ölçüde Arnavutlar ve Araplar. Basın ve Meclis-i Mebusan 
ulusal özlemlerle kendilerini ifade edebilecekleri yeni alanlar açmıştır. “Kültürel” 
dernekler, “edebi kulüpler” imparatorluğun Türk olmayan Müslüman cemaatleri, Ar-
navutlar, Araplar, hatta Kürtler arasında da çoğalmıştır. Böyle bir durumla karşı karşı-
ya kalan Jön Türklerin, devleti kurtarmak için yaptıkları devrimden, Türk olmayanla-
rın kendi davalarını geliştirmek için yararlandıklarını anlamaları uzun sürmemiştir.38   

Birçoğunu Sultan II. Abdülhamit kişisel hizmetine aldığından, Araplar yanlış biçim-
de rejimle özdeşleştirilmiş, muhalefetteki rolleri de azımsanmıştır. Sarayın Babıâ-
li’yi gölgelediği bir zamanda, padişah; tutucu eğilimli pek çok Arabı gerçekten etkili 
makamlara getirmiştir. Böylece Sultan II. Abdülhamit; İstanbul’daki bürokratik güç 
kavgasından uzak, kendisine şahsen bağlı bir danışmanlar, kâtipler ve görevliler ta-
kımı oluşturmuştur. Sünni ya da Sufi, dini itibara sahip Arap ileri gelenlerinin tercih 
edilmesi, padişahın İslamcı politikasının da gücünü artırmıştır. Daha da önemlisi, 
Arap ileri gelenlerinin bürokrasiye ve saray yönetimine katılmaları, onun merkezileş-
tirme politikasına hizmet etmiştir.39   

Sultan II. Abdülhamit’in Arap vilayetlerine yönelik politikası İslam ve Osmanlıcılık 
üzerine inşa edilmiştir. Osmanlı Devleti’nin İslam imparatorluğu olduğu düşüncesi, 
en azından Müslümanlar arasında, güçlü ve etkili biçimde yerleştirilmek istenmiştir. 
Bu politikayı vilayetlerde uygulayacak olan mahalli bürokrasidir. Onlar da eşraf, şeyh 
ve tarikatlar aracılığıyla, halk üzerinde etkili olmaya çalışmışlardır. Fakat bu tarz bir 
bağlılığın sürdürülebilmesi, her şeyden önce merkezi otoritenin nüfuzunu hissettire-
bilecek güç ve yetenekte olmasıyla yakından ilgilidir. Hâlbuki Osmanlı İmparator-
luğu’nun asıl sorunu, kaybettiği bu güç ve yeteneğe yeniden kavuşmaktır. Üstelik 
devletin zayıflığı, sömürgeci güçlerin amansız baskısı karşısındaki çaresizliği görül-
dükçe, Arapça konuşulan vilayetlerde, özellikle devlet hizmetinde olmayan aydınlar 
arasında, farklı arayışların ortaya çıkmasına uygun bir zemin oluşturmaktadır.40

38	 Georgeon, Osmanlı–Türk Modernleşmesi, 25- 26. 

39	 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, 50. 

40	 Derviş Kılınçkaya, Osmanlı Yönetimindeki Arap Topraklarında Arap Milliyetçiliğinin Doğuşu ve Suriye 
(Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 2004), 52.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

276

Sultan II. Abdülhamit “İslamcılık” hareketinin hiç olmazsa Arap ülkelerinde milli-
yetçilik akımlarının yayılmasını engelleyeceğini düşünmüştür. Bu konuda, oldukça 
sınırlı kalan propaganda faaliyeti ötesindeki girişimi, 1900 yılında yapılmaya baş-
lanan Hicaz Demiryolu’dur. İmparatorluktaki tüm demiryolları yabancı kumpanya-
lar tarafından yapılmasına karşın, Hicaz Demiryolu, tamamıyla bir Osmanlı girişimi 
olarak, halkın katkısı ve Osmanlı teknisyenliğinin bilgisiyle yapılmış ve işletilmiştir. 
Hicaz Demiryolu ile Sultan II. Abdülhamit; hem Müslüman Arap illerindeki saygınlı-
ğını artırmak istemiş hem de Hicaz Demiryolu’nu Bağdat Demiryolu’na bağlayarak, 
imparatorluğun en uzak illerine kolayca asker gönderip, denetimini artırmayı amaç-
lamıştır.41  

Arap Aydınları ve Jön Türk Devrimi 

Tarihçi Orhan Koloğlu, Arap milliyetçi hareketinde önemli rolü olan Halil Ganem’in, 
daha anayasa ve parlamento girişimleri başlamadan önce, 8 Haziran 1876 tarihinde, 
İstanbul’da çıkan Fransızca gazete Stamboul’de yayımlanmış bir açık mektubunda 
Osmanlı toplum yapısını üçe ayırdığına dikkat çekmiştir: 42

1.	 Türkler ya da Osmanlılar; Fatih ırk.  

2.	 Müslümanlar: Esir edilmiş ırk (Bununla özellikle Arapları kastediyor)

3.	 Hıristiyanlar. 

Hıristiyan bir Suriyeli olan Ganem’in stratejisinin temeli Müslüman ve Hıristiyan 
Arapları birleştirmekten geçmektedir. Zaman zaman taktiksel dalgalanmalar göster-
mesi, stratejinin ana fikrinin değiştiği anlamına gelmemektedir. Arapçanın Arapların 
en büyük uygarlık eseri olduğu ve Kuran’ın bu eserin doruğunda bulunduğunu dü-
şüncesinin Hıristiyan Araplarca kabul edilmesiyle Ganem’in amacına ulaşılmıştır. Bu 
düşünsel zemin, 1903 yılında Al-Menar dergisinde tefrika edilen Kevakibi’nin kita-
bının “Arapça bilmeyen ve Arap olmayan, Müslüman sayılmaz” tezine dayanır. Daha 
sonra ayaklanma sürecinde Şerif Hüseyin bu tezden hareket etmiştir. Bu hususların 
Jön Türkler’ce bilinmemesi mümkün değildir. Başlangıcından itibaren düşüncelerini 
oluştururken, bu tezlerin de bilincindedirler. Şerif Hüseyin, bir süre yalpaladıktan 

41	 “İttihat ve Terakki Döneminde Dış Dünya ve Uygulanan Dış Politika”, Cumhuriyetin Harcı, Birinci 
Kitap, İlhan Tekeli – Selim İlkin, Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2003, s: 90.

42	 Orhan Koloğlu, “Laikliğe Varacak Süreçte Son Aşama”, Cumhuriyet Kitap, sy. 449 (1998): 14.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

277

sonra İngiliz yandaşı olarak ayaklanınca, resmi organı olarak yayımlanan Al-Kıb-
la gazetesinde sürdürdüğü propaganda kampanyasında, sürekli olarak İttihatçıların 
dinsiz olduğunu öne sürmüş, onlara en ağır suçlamaları yöneltmiştir. Bu propagan-
da kampanyası sonucunda, “Arap Nahda”sı denilen hareket, Kevakibi’nin “Arap ol-
mayan Müslüman sayılmaz” şeklindeki ırkçı, dolayısıyla İslam’a aykırı, çizgisine 
gelmiştir. Nitekim Araplar; Orta Asya Müslümanlarını bağımsızlığa kavuşturma gi-
rişimlerini İslami çerçevede değil, İslam’a aykırı bir milliyetçilik hareketi olarak 
değerlendirmişlerdir.43 

Öte yandan, Araplar arasında çok sayıda İttihatçı aydın da vardır. Örneğin Dürzi 
Prensi Emir Şekib Arslan, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nde Kalem-i Umumi Üyesi’dir, 
yani örgütün yönetim kurulundadır. Aynı zamanda Teşkilat-ı Mahsusa’nın önde gelen 
bir mensubudur. Cemiyet yönetimiyle o denli yakındır ki, Enver Paşa’nın şehadetin-
den sonra, “Şehit Enver” diye yazı yazmıştır. Bu yakınlığı nedeniyle Arap aydınları 
tarafından ihanetle ve İttihatçıların adamı olmakla suçlanmıştır. Arslan; Enver Pa-
şa’ya ne kadar yakınsa, Cemal Paşa’ya da o kadar karşıdır. Cemal Paşa’yı, ülkenin 
başına gelmiş bir felaket olarak nitelemektedir. Suriye’yi Türkleştirme çabalarının, 
Arap aydınlarına karşı uyguladığı siyasetin, Arapların ülkeden kopmasını, İngilizlere 
ve Fransızlara yakınlaşmasını hızlandırdığını savunmaktadır. Arslan; Arap milliyet-
çiliğinin dış dünyada tanınmasına ve meşruiyet elde etmesine büyük katkısı olan ve 
1913’te Paris’te toplanan Arap Kongresi’ni de, Osmanlı birliğini baltaladığı, İslam 
dünyasını böldüğü için eleştirmektedir. Arap milliyetçiliğini geliştirmek için yapı-
lan faaliyetleri, Batı emperyalizminin imparatorluğu bölmek için oynadığı oyunlar 
olarak görmüştür. Paris’teki Arap Kongresi’nin gücünü ve etkisini zayıflatmak için 
çalışmıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nun, kongrede alınan kararları kabul etmesini en-
gellemek için uğraşmıştır. Anılarında, Meşrutiyet’in ilanının Araplar arasında nasıl 
sevinçle karşılandığını anlatmıştır.44 Emir Şekib Arslan’dan başka, Teşkilat-ı Mah-
susa içinde Abdülaziz Çaviş, Salih Şerif et-Tunusi ve Ali Başhamba gibi diğer Arap 
aydınları da vardır. 

Her ne kadar İstanbul’un yönetiminden memnun olmasalar da, yine de Arapların hatı-
rı sayılır bölümü için, Osmanlı İmparatorluğu’ndan vazgeçmek kolay değildir. Bunda 
hem ayrılmaları durumunda, geleceklerinin belirsiz olmasından duydukları kaygının 
hem de Avrupa devletlerinin sözlerine inanmamanın, dahası topraklarına işgalci ola-

43	 Koloğlu, “Laikliğe Varacak Süreçte Son Aşama”,14.

44	 Ayrıntılı bilgi için bkz. Emir Şekib Arslan, İttihatçı Bir Arap Aydınının Anıları (İstanbul: Klasik 
Yayınları, 2005). 



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

278

rak geleceklerine dönük endişenin payı büyüktür. Yani Avrupalılar tarafından yöne-
tilmektense, Osmanlı idaresini tercih etmektedirler. Araplar arasında her ne kadar Jön 
Türk Devrimi büyük coşku ve sevinçle karşılanmış, bu hareketi İslam’ın özüne dönük 
bir eylem olarak kutlayanlar olmuşsa da, bir süre sonra Jön Türklerin uygulamalarına 
dönük tepki artacak, Arap milliyetçiliği güçlenmeye başlayacaktır. 

Osmanlı İmparatorluğu’na bağlılık konusunda, Araplar da kendi aralarında bölün-
müşlerdir. II. Meşrutiyeti; siyasi, idari anlamda özgürlükleri genişleteceği gerekçe-
siyle sevinçle karşılayanlar kadar, meşrutiyet hareketini İslam dinini Batıya karşı 
daha da yüceltecek olan, dini bir hareket olarak görenler de bulunmaktadır. Öte yan-
dan gelişmeleri şüpheyle karşılayan, tedirgin olan, güvenmeyen, uzun sürmeyeceği-
ne inananlar da söz konusudur. Avrupa’nın büyük güçlerinin Osmanlı İmparatorluğu 
topraklarını bölüşme niyetini anlayanların sayısı artmaktadır. Demokrasinin beşiği 
olarak gördükleri İngiltere’nin Arap liderler arasındaki çalışmaları da hızlanarak de-
vam etmektedir. 

Jön Türk Devrimi’ni ihtiyatlı bir iyimserlikle karşılayanlar arasında, hatta İstanbul’un 
uygulamalarından yakınanlar arasında bile, imparatorluğun dağılması sonucu ortaya 
çıkacak belirsizlik endişe yaratmıştır. Osmanlı Meclis-i Mebusan’ına seçilen Arapla-
rın varlığı bile bu endişeleri giderememiştir. Arap siyasetinde etkili olan isimler ve 
liderler, sırtlarını bir Avrupa devletine dayamanın yollarını aramıştır. Örneğin Mekke 
Emiri Şerif Hüseyin ve oğlu Faysal; İngiltere ile işbirliği yaparken, Lübnan’da İngil-
tere’den daha çok Fransa’ya güvenen bir anlayış öne çıkmıştır. 

Emir Şekib Arslan’a göre; Osmanlı’daki Müslümanlar; tek sığınaklarının bu devlet 
olduğunu bildikleri için, sonunun geldiğine bir türlü inanmak istememektedirler. Bir 
yandan devletin haline bakıp ah çekerken, diğer yandan ıslahat yapmaya çalışmak-
tadırlar. Islahatların imkânsız olmadığına inanmakta, devletin yeniden ayağa kalkıp 
eski gücüne kavuşacağını düşünmektedirler. Bunun da yolu Sultan’ın kendini mer-
keze alan ve her işini casuslara havale eden bencil siyaseti bırakmasından ve ülkede 
yeniden Kanun-i Esasi’yi uygulamasından geçmektedir. Özellikle gençler, ülkenin 
yıkılmaktan kurtulması için tek çareyi anayasanın ilanı ve meclis seçimlerinde gör-
mektedirler.45 

Emir Şekib Arslan, Araplar arasındaki Türk karşıtlığını ise şöyle tahlil etmektedir: 
“Araplar Türkleri kıskanıyorlardı, çünkü nüfus bakımından Türklerden kalabalık ol-

45	 Arslan, İttihatçı Bir Arap Aydınının Anıları, 29. 



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

279

malarına rağmen, onların sahip olduğu ayrıcalıklara sahip değillerdi. Diğer yandan 
Türkler, Arapların devlete karşı vazifelerini yeterince yerine getirmediklerini, bu 
yüzden kendilerine her bakımdan denk sayılamayacaklarını düşünüyorlardı. Birçok 
Arap ülkesinde mecburi askerlik yoktu. Tam tersine devlet buralardaki halkı yola 
getirmek için asker sevk etmek zorunda kalıyordu. Araplarla Türkler arasındaki bu 
çekişme azalacağına devlet zayıfladıkça artıyor ve birçok olayda ortaya çıkıyordu. 
Fakat iki taraf arasında kötülük volkanının patlamasına tek engel din birliğinin da-
ğılmasından duyulan endişeydi. Ne var ki İngilizler, Birinci Dünya Savaşı öncesinde 
birçok Arap gencini yanlarına çekmeyi başarmışlardı. Kimisine şahsi menfaat sağ-
lamışlar, kimini ikna yoluyla yanlarına almışlardı. Tek isteklerinin, Abbasiler veya 
Emeviler gibi bir Arap devletini yeniden kurmak olduğuna Arapları inandırmışlardı. 
Arapların eski itibarlarını kazanmaları, Türkler tarafından kötü yönetilerek imarına 
özen gösterilmeyen ülkelerinin yeniden inşası için yardım edeceklerini söylemişler-
di. Böylece Araplar arasında devletten ayrılmaya samimiyetle inanan ve ilk fırsatta 
bunu gerçekleştirmek isteyen hatırı sayılır bir grup oluşmuştu”46

Jön Türk Devrimi’ne olan yaklaşımda, şüphesiz insanların sınıfsal, toplumsal konu-
munun da etkisi olmuştur. 2. Meşrutiyet’in ilanını, Müslim- gayrı Müslim, zengin- fa-
kir toplumun çok büyük bölümü sevinçle karşılamış, kutlamalar, şenlikler yapılmıştır. 
Toplumun ileri gelen kesimleri, aydınlar, seçkinler, baskıcı yönetimin sona ermesine, 
Meclisin yeniden açılmasına, ifade, basın, örgütlenme, toplantı özgürlüğünün, kişisel 
hak ve hürriyetlerin gelişmesine, istihbarat faaliyetlerinin sınırlanmasına sevinmiştir. 
İmparatorluğun Arap vilayetlerinde bunların yanı sıra, yönetimde daha çok âdem-i 
merkeziyetçiliğe, merkezden daha bağımsız, özerk bir yönetime dönük beklenti ge-
lişmiştir. Böylece merkez ile eyaletler arasındaki ilişkiler de zayıflamaya başlamıştır. 
Araplar, Osmanlı sultanına bağlı kalmayı ve İslam imparatorluğunun ayrılmaz bir 
unsuru olmayı tercih etmişler fakat âdem-i merkeziyetçilik taleplerini her zamankin-
den daha güçlü biçimde dile getirmişlerdir. 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren var 
olan ancak destekçisi olmayan Arap bağımsızlıkçılığı, Osmanlı Devleti’nin çöküşünü 
takip edecek muhtemel yabancı hâkimiyetinin etkilerini azaltma isteğiyle Osmanlı 
hükümetinin dışişlerinin karıştığı dönemlerde güçlenmiştir.47 

II. Meşrutiyet dönemiyle birlikte, ülkenin idari yapısı üzerinde tartışmaların yeniden 
canlanması ve bu ortamda merkeziyet ve âdem-i merkeziyet üzerine değişik görüşler 
sunulması, özellikle Meclis-i Mebusan’da zaman zaman bu konularda görüşler ileri 

46	 Arslan, İttihatçı Bir Arap Aydınının Anıları, 35- 36. 

47	 Hasan Kayalı, age., s: 238. 



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

280

sürülmesi48, Arapların da beklentilerini artırmıştır.

Oysa Jön Türk Devrimi’ni yapanlar, bir yandan tebaaya daha çok hak ve özgürlük ve-
rirken bir yandan da merkezin gücünü artırmak istemektedir. Devrim, yerel düzlemde 
ezilenler arasında olan, toplumun yoksul kesimlerini oluşturan insanların, kötü giden 
ekonomi nedeniyle yoksullaşan katmanların gündeminde aynı ölçüde yer etmemiş-
tir. İmparatorluğu yönetenlerin öncelikli olarak sınırları korumaya ağırlık vermesi, 
toplumsal ve ekonomik sorunların ikinci plana düşmesi bunun önemli bir nedenidir. 
İmparatorluk taşrasında okuma yazma oranının yüzde 2-3 düzeyindedir ve oradaki 
insanların gündemini, hayatın gerçekleri ve yaşadıkları yerel şartlar belirlemiştir. 

Sultana yakınlığı sayesinde kimi ayrıcalıklar elde eden kesimler ise II. Meşrutiyet’i 
tepkiyle karşılamıştır. Öyle ki, imparatorluğun Hicaz eyaletine bağlı üç şehirden biri 
olan Medine’de (diğer ikisi kozmopolit yapısı ve Hac için önemiyle öne çıkan Mekke 
ve ticari yönüyle bilinen Cidde’dir), meşrutiyetin ilanına kulak asmayan, hatta İttihat 
ve Terakki yanlılarını hapse atmakla tehdit eden yöneticiler söz konusudur.   

Sonuç

Milliyetçilik akımının güçlenmesi, Osmanlı İmparatorluğu’nun yapısal çözülme süre-
ci ve Avrupa devletlerinin Araplar üzerindeki faaliyetleri etkisini göstermiştir. İttihat 
ve Terakki’nin giderek merkezileşen ve sertleşen politikalarına koşut olarak, Araplar 
arasında tepkiler yükselmiştir. Jön Türklerin uygulamalarını “kavmiyetçilik”, “zorla 
Türkleştirme”, “asimilasyon”, “ayrımcılık” olarak eleştiren Araplar, kendi araların-
da hızla yayılan milliyetçiliği ise özgürlük ve bağımsızlık olarak değerlendirmişler-
dir. Bu yayılışta, Avrupalıların katkısını ve Osmanlı aleyhindeki kışkırtmalarını pek 
sorgulamamışlar ve özellikle Hıristiyan Araplar arasında, Osmanlı İmparatorluğu’na 
yönelik tepki ve milliyetçilik akımı oldukça hızlı yayılmıştır. Bu çerçevede, Arap 
bölgelerinin özerkliği ve kendi kendilerini yönetmeleri gerektiği vurgulanmıştır. 

Bu gelişmeler, İttihat ve Terakki’yi daha sert önlemler almaya yöneltmiş ve alınan 
önlemler ise Arap toplulukları arasındaki öfkeyi kamçılamıştır. İttihatçıların, dini 
söylemlere ağırlık vererek Arap milliyetçiliğinin yükselmesini önlemeye çalışmaları 
ters tepmiş, aksine Arap milliyetçiliğini daha da güçlendirmiştir. Zira İslam, Arap 
milliyetçiliğinin gelişmesinde önemli bir unsurdur.

48	 Cenk Reyhan, Osmanlı’da İki Tarz-ı İdare (Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 2007), 53.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

281

Osmanlı İmparatorluğu’ndan bir şekilde kopma eğilimi taşıyan Araplara göre, Jön 
Türklerin siyasetinde Arapların etkisi çok sınırlı kalmıştır. Osmanlı Meclis-i Mebusa-
nı’nda Arapların sayısı ve katkısı çok düşüktür. Üstelik seçildikleri bölgelerin seçkin, 
aydın kişileri olan bu mebusların çoğu dil sorunu da yaşadığından, İstanbul’da dışlan-
makta, etkisiz kalmaktadırlar. Aralarında öne çıkan Arap milletvekilleri ise meclisi 
kürsü olarak kullanmakta ve temsilcisi oldukları halka ve bölgelere dönük fikirlerini 
hayata geçirememektedirler. Fakat yine de Osmanlı Meclis-i Mebusan seçimleri için 
sıkı bir rekabete girmekten, halka “Arapları asimile etmeye çalışan imparatorluğa 
karşı seçim yoluyla direnme ve gerçek bir Arabı seçme” çağrısı yapmaktan ve İtti-
hat ve Terakki adayı olan Arapları acımasızca eleştirmekten de çekinmemektedirler. 
Cebel-i Lübnan gibi kimi yerlerde ise seçimler boykot edilerek meclise temsilci gön-
dermeme kararı alınmıştır. İmparatorluktaki gayrimüslimlerin, özellikle Balkanlar’da 
milliyetçilik akımıyla çok daha önce tanışmaları, Avrupa ülkelerinin de verdiği des-
tekle, Müslüman tebaadan daha iyi koşullarda yaşamaları, Arap topluluklar arasında-
ki tepkiyi arttıran bir diğer unsurdur. Ayrıca İttihatçı önderlerin Filistin’e Yahudilerin 
yerleştirilmesine olumlu bakmaları da Arapların tepkisini çekmiştir. 

Sonuç olarak 1908 Jön Türk Devrimi, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Arap vilayetle-
rinde hem umut hem de gerilim yaratan çift yönlü bir etki üretmiştir. Merkeziyetçi 
İttihat ve Terakki politikaları ile Arap toplulukları arasında yükselen adem-i merke-
ziyetçilik ve milliyetçilik talepleri arasındaki uyumsuzluk, kopuş sürecini hızlandır-
mıştır. Dönemin büyük güçlerinin müdahaleleriyle birleşen bu dinamikler de, Os-
manlı– Arap ilişkilerinin çözülmesini belirleyen temel faktörler olmuştur. 

Kaynakça 

Ahmad, Feroz. İttihatçılıktan Kemalizme. İstanbul: Kaynak Yayınları, 1985.

Ahmad, Feroz. İttihat ve Terakki (1908–1914). İstanbul: Sander Yayınları, 1971.

Ahmad, Feroz. Modern Türkiye’nin Oluşumu. İstanbul: Sarmal Yayınevi, 1995.

Ağababa, Ali Fahri. Şeref Kurbanları: II. Abdülhamit Döneminde Bir Sürgün Hikâyesi. 
İstanbul: Çatı Kitapları, 2007.

Akşin, Sina. 100 Soruda Jön Türkler ve İttihat ve Terakki. İstanbul: Gerçek Yayınevi, 
1980.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

282

Arai, Masami. “Jön Türk Dönemi Türk Milliyetçiliği.” Tanzimat ve Cumhuriyet’in 
Birikimi içinde, cilt 1, haz. Mehmet Alkan. İstanbul: İletişim Yayınları, 2001.

Arıkan, Zeki. “1908–2008: Jön Türk Devriminin 100. Yılı.” 1908–2008: Jön Türk 
Devriminin 100. Yılı Uluslararası Kongresi’nde sunulan bildiri. Ankara Üniversitesi 
Siyasal Bilgiler Fakültesi, Ankara, 28–30 Mayıs 2008.

Arslan, Emir Şekib. İttihatçı Bir Arap Aydınının Anıları. İstanbul: Klasik Yayınları, 
2005.

Aybars, Ergün. Türkiye Cumhuriyeti Tarihi, cilt 1. İzmir: Zeus Kitabevi, 2007.

Berkes, Niyazi. Arap Dünyasında İslamiyet, Milliyetçilik, Sosyalizm. İstanbul: Köprü 
Yayınları, 1969.

Bilgenoğlu, Ali. Osmanlı Devleti’nde Arap Milliyetçi Cemiyetleri. Antalya: Yeniden 
Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Yayınları, 2007.

Çavdar, Tevfik. Özgürlük Kavgasında Yaşayan Geçmiş (1860-1918). Ankara: Ayça 
Yayınları, 1982.

Demir, Fevzi. Osmanlı Devleti’nde II. Meşrutiyet Dönemi Meclis-i Mebusan Seçim-
leri. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 2007.

Ekdal, Müfid. Eski Bir İhtilalciden Dinlediklerim. İstanbul: Kitabevi, 2003.

Ekşi, Davut. “İmaj Sorunu ve Türk-Arap İlişkileri Üzerine Bir Deneme”. Avrasya 
Dosyası 6, sy. 1 (İlkbahar 2000).

Georgeon, François. Osmanlı-Türk Modernleşmesi (1900-1930). İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları, 2006.

Hourani, Albert. Arap Halkları Tarihi. İstanbul: İletişim Yayınları, 1997.

Kayalı, Hasan. Jön Türkler ve Araplar. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1998.

Kılınçkaya, Derviş. Osmanlı Yönetimindeki Arap Topraklarında Arap Milliyetçiliği-
nin Doğuşu ve Suriye. Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 2004.



İNCELEME  MAKALESİ
E-ISSN: 2980-2849

DOI: 10.61150/eklektik.2025030206

283

Koloğlu, Orhan. “Laikliğe Varacak Süreçte Son Aşama”. Cumhuriyet Kitap, sy. 449 
(1998).

Koloğlu, Orhan. “İttihatçılarda Osmanlı Birliği Anlayışı–I”. Toplumsal Tarih, sy. 55 
(Temmuz 1998).

Koloğlu, Orhan. “Osmanlı’yı Yaşatmak”. Popüler Tarih (Temmuz- Ağustos 2001).

Kurşun, Zekeriya. Yol Ayrımında Türk–Arap İlişkileri. İstanbul: İrfan Yayınevi, 1992.

Küçükaşcı, Mehmet S. “İlk Dönem Arap Kültür Tarihinde Türk İmgesi”. Avrasya 
Dosyası 6, sy. 1 (İlkbahar 2000).

Mardin, Şerif. Jön Türklerin Siyasi Fikirleri (1895-1908). Ankara: Türkiye İş Banka-
sı Kültür Yayınları, 1964.

Petrosyan, Yuriy Aşatoviç. Sovyet Gözüyle Jön Türkler. Ankara: Bilgi Yayınevi, 1974.

Ramsaur, Ernest Edmondson. Jön Türkler ve 1908 İhtilali. İstanbul: Sander Yayınları, 
1972.

Reyhan, Cenk. Osmanlı’da İki Tarz-ı İdare. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 2007.

Tekeli, İlhan. “İttihat ve Terakki Döneminde Dış Dünya ve Uygulanan Dış Politika.” 
Cumhuriyetin Harcı içinde, birinci kitap, haz. İlhan Tekeli ve Selim İlkin. İstanbul: 
İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2003.

Tunaya, Tarık Zafer. Hürriyetin İlanı. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 
2004.

Turan, Ömer. “II. Meşrutiyet ve Balkan Savaşları Döneminde Osmanlı Diplomasisi.” 
Çağdaş Türk Diplomasisi: 200 Yıllık Süreç içinde, haz. İsmail Soysal. Ankara: Türk 
Tarih Kurumu Yayınları, 1999.

Umar, Ömer Osman. Osmanlı Yönetimi ve Fransız Manda İdaresi Altında Suriye 
(1908–1938). Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 2004.

Yerasimos, Stefanos. Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye, cilt 2. İstanbul: Belge Yayın-
ları, 2007


